
1 
 

  לו מנחות
ADDENDUM  

  משה שווערד
  

 תוספות מסכת מנחות דף לה עמוד ב ד"ה משעת הנחה   .א
  מכאן היה מדקדק רבינו אליהו שצריך אדם לקשר תפילין בכל יום   ]1[  –משעת הנחה ועד שעת קשירה  

ומביא ראיה מהא דאמרינן בפ"ק דחולין (דף ט. ושם) דצריך אדם שילמוד ג' דברים    ור"ת מפרש דאין צריך
יהודה אמר אף קשר של תפילין ורב  ומילה  הני שכיחן    כתב שחיטה  ואידך  וציצית  חתנים  וצריך  וברכת  פי' 

ומיהו בקונטרס פי'   ללומדן לפי שתמיד צריך להן ואי בעי למקשר קשר של תפילין בכל יום איכא דשכיחא טפי
וכמו   בהן  בקי  שמנעוריו  ללמוד  צריכין  ואין  וציצית  חתנים  וברכת  תפילין  של  קשר  שכיחן  הני  איפכא  שם 

מהא    ועוד מדקדק ר"ת דהך קשירה לאו ממש היאשפירשתי נראה דאדרבה כתב ושחיטה שכיחי טפי מכולהו  
ואם היה צריך להתיר    של תפילין קשר של קיימא  דחשיב בריש פ' בתרא דעירובין (דף צז. ושם) קשר

ומשעת הנחה עד קשירה דהכא מפרש ר"ת דהך קשירה    ]2[  ולקשור בכל יום אם כן לא הוי של קיימא
כמו שליא קשורה בולד דנדה (דף כו:) לאו קשורה ממש היא וכמו   היינו ההדוק שמהדקו ומצמצמו בראשו

ולפירוש רבינו אליהו הוה ליה למימר משעת קשירה ועד שעת הנחה ויש ספרים שכתוב  קשורה בו ככלב 
דכתיב בשל יד וקשרתם   ומסתברא כדברי ר"ת בתפילין של ראש וכדברי רבינו אליהו בתפילין של יד כן

תדע דלקמן (דף לז.) דריש ר' נתן הנחה בשמאל   לאות על ידך דמשמע דכל שעה שמניח צריך לקשירה 
מדכתיב וקשרתם וכתבתם מה כתיבה בימין אף קשירה בימין וכיון דקשירה בימין הנחה בשמאל היא ואם היה  

ועוד אמרינן בפרק אין מעמידין קושר תחילה ואח"כ היה מכניס בזרוע אם כן היכי דייק מינה דהנחה בשמאל  
(ע"ז לט.) מעשה באשה אחת שהיתה נישאת לחבר והיתה קושרת לו תפילין בזרועו משמע דתמיד היתה עושה  

נוח   כן ואפילו לספרים שכתוב בהם קומעת מכל מקום רוצה לומר שהיתה קושרת לו כעין קמיע ולפי שאין 
דתפילין של ראש ודאי  לקשור ביד אחת היתה מסייעת לו תדע דלא קאמר שהיתה מסייעה לתפילין של ראש  

אין צריך לקשור בכל יום דלא צוותה תורה לקשור כל שעה וקשר שלה הלכה למשה מסיני והכי גמירי דליהוי  
חוזרני לומר דתפילין של יד נמי  והשתא קשירה דשמעתין קשירה ממש דבשל יד מתחיל לברך קשורין תמיד

דבפרק בתרא דמקוואות (מ"ג) קחשיב קשרים דאין צריכין שיבואו בהן המים תפילין   לא בעו קשירה בכל יום
של ראש בזמן שהיא חוצה ושל זרוע בזמן שאינה עולה ויורדת פירוש חוצה כמו אוצא דטבעות ידיו דתוספתא  

ע זו  דמקואות דהקשר מיהדק שפיר בזמן שאינה עולה ויורדת דיד היינו לפי שיש קושרים ראש הרצועה באמצ
בראשה שהרצועה   העשוי  שמסובבת בקשר  הרצועה  מסבבים  ויש  ולירד  ולעלות  להרחיב  יכולה  בזו שאינה 
נתחבר בקשר ועולה ויורדת ומדקאמר כשאינה עולה לא חייץ וא"צ להתירו בשעת טבילה ש"מ קשר של קיימא 

  הוא, מ"ר. 
  

 ד' אלפים תתק"ל   -האלף החמישי  -חלק ימות עולם   -ספר סדר הדורות   .ב
, היה חכם גדול ומופלג ביושר ההבנה, לא קם כמוהו מפלפל  רבינו יעקב אחיו של רשב"ם, הנקרא רבינו תם

  ...ומודה על האמת
וראיתי במורינו הג"מ עזריאל טרביטו ספר גדול קשור בו סודות ועניני קבלה ותוכם היה כתוב זה המעשה  

, העתקה זו באה מפרישי ממדרש הר"ר שמואל ב"ר אליהו מאיברא, ידעו כל הקהלות כי יום ד' ט' באב היה  ז"ל
הנביא אמת דורש בעלית הר"ר מנחם הורדייאסי, אשרי יולדתו, והרבנים יושבים לפניו, הר"ר יעקב מפרואנסי 

ר יצחק והרר"מ מקושביאה וה"ר יצחק מגשר מורמייר ור' מנחם והר"ר אברהם ב"ר שמואל והר"ר אהרן ב"
ורבנים אחרים, ודורש להם שירת הים, ולבסוף דרשתו שאל הר"ר יעקב הנ"ל אל הנביא (עיין שלשלת הקבלה  
דף נ"ד א' שכתב אולי זה הנביא הוא רבינו שמואל שחבר ספר חסידים, אביו של ר' יהודה חסיד שנקרא נביא) 
וא"ל אדוני תשאל אל מהר"ר אליהו מפריש ואל רבינו תם האיך קושרין קשר של תפילין, אם צריך 

(עיין תוס' מנחות ל"ה סוף ע"ב ענין זה שמחולקים   לקשרו בכל יום או די בהדוק או אם צריך הדוק וקשירה
וכך א"ל מט"ט מט"ט רד    והנביא קרב מיד לפניהם את מטטרוןרבינו תם ורבינו אליהו, ובתוס' חולין ט' א'),  

בכאן לפנינו, והשיב לו מט"ט מה תרצה לא ארד כי משה לפניך ויראתי לילך, אבל שאל מה שתרצה ואשיב לך.  
והנביא כעס וא"ל פעם שנית רד ותביא עמך הר"ר אליהו מפרישי ורבינו תם, א"ל ר' אליהו אינו יכול לירד כי  

מקום ירד כי אנו צריכין לתלמודו, א"ל מט"ט אם ירד שכינה   הוא מקריב קרבנו לפני הקב"ה, א"ל הנביא מכל



2 
 

תרד עמו, אמרו כל הרבנים אינו מן הראוי להטריח השכינה. השיב ר' יעקב תשאל את משה רבינו ע"ה שהוא 
בכאן. וכן עשה הנביא ושאל ממנו האיך קושרין קשר של תפילין, א"ל משה רבינו ע"ה אין אתם קושרין כדת  

וירד רבינו תם כארי ואמר משה טעית כי  כי הקשירה לא בשל יד הוא אלא בשל ראש וצריך לקשור בכל יום,  
הקשר אין צריך בכל יום אלא הידוק ולא בשל ראש היא אלא בשל יד דכתיב וקשרתם לאות על ידך, ענה משה  
ברוב ענותנותו אני אומר למצוה צריך קשירה בכל יום אבל לא לעכב, השיב רבינו תם וכי איזה מצוה היא לא 

ואמרת כך דע לך שטעית כי חובה היא לקשרו בכל יום והקשירה צריך לעכב אלא למצוה, השיב משה הואיל  
להיות בשל ראש בדל"ת, וראיה אביא לך מתורתי שנתתי לך ומן הפסוק שהבאת וקשרתם לאות על ידך הרי  

א"ל רבינו תם והא .  שסמך אות אצל וקשרתם לומר לך שצריך אתה לקשור אותם שהם לאות והיינו של ראש
כתיב אחריו והיו לטוטפות בין עיניך שהם של ראש, מכלל שאינו מדבר למעלה בשל ראש. א"ל משה רבינו  
ע"ה, אפרש לך מדרש הפסוק וקשרתם לאות, אותם של ראש שהם לאות צריכין קשירה, והא דסמך על ידך  

פות בין עיניך, לגזירה שוה מקימה. ועוד אחריו, לומר מתי וקשרתם בזמן שהוא על ידך, והדר כתיב והיו לטוט
לדבריך שאתה אומר שהקשירה בשל יד ביו"ד לא צויתי לעולם ולא למדתיה, אכן חכמים תקנו אותה בסברתם  
להשלים שם שד"י ובשביל כך לא רצו לעשותה בראש שלא יטעו לומר שצויתים כך מאחר שאינה מצורפת עם 

ואח"כ בא רבינו אליהו מפרישי לסייע למשה רבינו ע"ה והיו מסדרים בהלכות זה לזה ומביאין ראיות  .  ש' וד'
והרב ר' יעקב מפורייאנסי אמר אל הנביא שישאל על מי לסמוך, השיב מרע"ה לא  ,  ורבינו תם היה משיב

מצאנו בכל התורה שיצטרך לעשות יו"ד, ואם יעשה כדאי הוא רבינו תם לסמוך עליו בשעת הדחק, אכן  
שאל מהר"ר שמואל הנביא למשה רבינו ע"ה היו"ד משדי    מצוה מן המובחר לקשור כל הקשר בראש. ולמחר

מפני מה לא נכתבה עם השי"ן, השיב משה רבינו ע"ה, לא ראיתי הקב"ה כי אם מאחוריו וראיתי שי"ן ודל"ת  
קבלתי מתלמידי הגאון ר' ליאון דמוריאל ומג' זקני  ושבראשו של הקב"ה והיו"ד שבזרוע לא ראיתי. ע"כ.  

הדור, ואמרו שקבלה אצלם מזקניהם שכך היה המעשה שבהיות רבינו תם ורבינו אפרים הגדול ב"ר יצחק  
קשר   על  מפלפלים  והיו  יחד,  בישיבה  מלמדים  תתקל"ה  שנת  אח"כ  נפטר  אשר  צרפתי  ברגנשפורק 

כי ר' אפרים אמר שחייב לקשרם בכל יום שנאמר וקשרתם לאות על ידך, ורבינו תם אמר שלא  ,  התפילין
יש חוב לעשותו בכל יום, וכן פלפלו הרבה עד שחרה אפו של רבינו תם ויעמוד על רגליו ויקרא בקול גדול 

ני אומר ויאמר משה רבינו ע"ה רד, וכן צעק ג' פעמים עד שירד מרע"ה בישיבה, ויאמר לו רבינו תם א 
שאין לקשור קשר של תפילין בכל יום ושלא צוית זה בתורה שקבלת מהקב"ה, והודה משה רבינו ע"ה 

  . ע"כ. ובמרדכי בהלכות קטנות רומז דבר זה (שלשלת הקבלה דף נ"ב):לדבריו וילך לו
  

 תוספות מסכת מנחות דף לו עמוד א  .ג
סח מברך שתים    מברך אחת בין של יד בין של ראש  פירש בקונטרס לא סח  -לא סח מברך אחת סח מברך שתים  

מברך על מצות    לא סח מברך אחת לשל ראש  ור"ת פירש  להניח תפילין בשל יד ועל מצות תפילין בשל ראש
 וכן [כתב] בשימושא רבא דתפילין, מ"ר.  להניח ועל מצות סח מברך ב' לשל ראש תפילין שזו היא ברכתו

  
 תוספות מסכת מנחות דף לו עמוד א  .ד

מתוך פירוש הקונטרס משמע דאם סח ובירך שרי וליכא איסורא    - עבירה היא בידו וחוזר עליה מערכי המלחמה  
סח בין תפילה לתפילה ולא בירך על של ראש על מצות אלא סמך על   וזה לשונו  אלא אדרבה מצוה ושכר ברכה
  , מ"ר. ברכה ראשונה עבירה היא בידו 

  
 אות יא  -ערוך השולחן סימן כה   .ה

וכתב רבינו הרמ"א שכן פשט המנהג בבני אשכנז שמברכין שני ברכות. וטוב לומר תמיד אחר הברכה שניה 
, כמו שכתבתי בסימן ר"ו  משום חשש ספק ברכה לבטלה. עד כאן לשונו. "ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד"

עיין שם ועד",  "ברוך שם כבוד מלכותו לעולם  ואינו מובן כלל, דממה .  דכשהוציא שם שמים לבטלה יאמר 
נפשך, אם הדבר מרופה בידינו, דלכן יאמר "ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד", למה לנו לברך שתים? נברך  

 ואם הדין ברור בידינו, אם כן למה לנו לומר "ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד"? .  אחת כדין כל ספק ברכות
סיקא להו דצריך שני  ובאמת הלבוש השמיט זה. (וגם הב"ח פקפק בזה, והמעדני יום טוב כתב שהוא לרווחא דמילתא. וצריך עיון.) ובפשוטו נוכל לומר דבני אשכנז פ

שמענו שאיזה גדולים היו מהדרים לענות  ברכות, ורק רבינו הרמ"א רפיא בידו. ולשנות המנהג אי אפשר, ולכן פסק כן. ולפי זה מי שלבו נוקפו יכול לברך ברכה אחת. ו
דמי מכריחו ליכנס  "אמן" בין של יד לשל ראש, והיו חושבים זה להפסק לענין לברך על של ראש לכל הדעות. (ובבית יוסף באמת תמה על מהר"י בן חביב שנהג כן,  

  בספק ברכה לבטלה, ולהציל עצמו באמירת "ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד"? עיין שם): 

  



3 
 

 אות יב  -ערוך השולחן סימן כה   .ו
ולעניות דעתי נראה דאמירת "ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד" אינו מטעם ספק ברכה אלא מטעם 

ואף שהפוסקים כתבו שהוא מטעם זה, מכל מקום המנהג נראה לי מטעם אחר, דהנה כבר דקדקנו  .  אחר
וגם יש מי שהקשה על עיקר שיטת רבינו תם, שהרי שנינו   ?דאיך אפשר לברך שתי ברכות על דבר אחד

בתוספתא דברכות פרק ששי, וכן כתב הרמב"ם בפרק ראשון ממעשרות, דאם מפריש תרומה ותרומת מעשר 
מברך ברכה אחת לכולן. ואם כן איך יתקנו שני ברכות על שני התפילין? (הגר"א סעיף    -ומעשר שני כאחת  

  ת החיים תמוה, עיין שם): קטן י"ז. ותירוצו של הארצו
  

 אות יג  -ערוך השולחן סימן כה   .ז
ולכן נראה לי דברכת "על מצות תפילין" היא ברכת הודאה כמו שכתבתי מקודם, בהיות מצוה זו הקשר 
הגדול שמקשר את ישראל לאביהם שבשמים. לזה אנו מברכים ברכת הודאה, להודות להשם יתברך על  

ובהיות שעיקר הקשר הוא בפסוק "שמע ישראל", ולכן אנו אומרים "ברוך שם כבוד מלכותו   הטוב הזה.
, כדאיתא בפסחים (נו א). לעולם ועד" כמו שיעקב אבינו ענה כן בעת שהשבטים אמרו "שמע ישראל"

שהן אות ועדות לכל רואינו שהשכינה  ,  וראיה לזה מלשון "תפילין" עצמה, שכתב הטור לשון "פלילה"
 - וזהו פירושו, דעל מצות תפילין, כלומר על מה שהשם יתברך התחבר אלינו  .  שורה עלינו עד כאן לשונו

(עיין בית יוסף שהביא מזוהר "פנחס", אמר רבי שמעון, תפילין ברכה אחת  .  אנו נותנים לו יתברך שבח והודיה על זה
לתרווייהו עד כאן לשונו. וכתב שיש לומר דכוונתו דברכת "להניח" קאי אתרווייהו, ולעולם צריך שתים, עיין שם. ולעניות דעתי  

חת דיבר אלהים שתים זו שמעתי" וזה לשונו,  וודאי כן הוא. שהרי בתיקוני זוהר חדש (דפוס ווילנא דף מו ע"ב) אומר על קרא ד"א
צריך לברכא עלייהו תרין ברכאין, חד "להניח" על של יד וחד   -ובגין דמסיטרא דימינא ושמאלא "שתים זו שמעתי" (כן צריך לומר) 

אלהים"   מברך על של ראש שתים. אבל מסיטרא דעמודא דאמצעיתא איתמר "אחת דיבר -"על מצות" על של ראש. ואם סח בנתיים 
די באחת. וזהו   -(כן צריך לומר), ולא צריך אלא ברכתא חדא עד כאן לשונו. ונראה דהכי פירושו, דמצד עצם הברכה על המצוה  

"עמודא דאמצעיתא", תפארת זו התורה כדאמרינן בברכות נח א, והתפארת זו מתן תורה. ורק מימינא ושמאלא, שהם חסד וגבורה, 
  ת מלך והוא "גבורה", והשנית הודאה על ההתקשרות והוא ימינא "חסד". ודייק ותמצא קל): צריך שני ברכות, האחת גזיר

  
 איזהו מקומן מסכת מנחות דף לו עמוד א  .ח

שבספר    בגלהש"ס הביא שבתנחומא מפורש כר"ת, והרש"ש ציין שכ"כ גם הגר"א בביאורו, אכן הב"י (סי' כ"ה) הביא בשם האגור  :דעת ספר הזוהרג]  
הזוהר פר' פנחס יש מאמר דרשב"י דאין לברך אלא ברכה אחת לשניהם, ואילו ידעו כל אלו הראשונים לא היו 

אמנם הב"י דוחהו דכמה דינים מצינו שבספר הזוהר חולק על מסקנא דתלמודא ואין .  חולקים על מאמר רשב"י
  ועוד שאין הכרח מן המאמר ההוא, עי"ש. , הפוסקים כותבים אלא מסקנא דתלמודא

  
  כה מן סי  – הלכות שונה  .ט

  
  

  סימן כח- תורה לראספר מנהג יש  .י

  



4 
 

  ט סימן כ- תורה לראספר מנהג יש  .יא

  
  

 דף על הדף מסכת מנחות דף לו עמוד ב  .יב
 בגמ': ומה ציץ שאין בו אלא אזכרה אחת כו' שלא תסיח דעתו ממנו תפילין כו' על אחת כמה וכמה.

דרבינו יונה ברכות (י"ד ע"ב) כתב בהיסח  ]  1[.  כמה שיטות נאמרו בזה בגדר היסח דעת האסור בתפילין 
רק מחמת חשש שמא יפיח בהם, ולא   -הדעת אינו אלא שחוק וקלות ראש, ולהכי אין איסור שינה בתפילין  

ומ"מ כתב הב"ח (סו"ס מ"ד) שמצוה מן המובחר שלא להסיח דעתו כלל מהם  ]  2[משום איסור היסח הדעת.  
 (ע"ש, ובסי' ל"ח ס"ז) אבל בשו"ת שאגת ארי' (סי' מ') אוסר היסח הדעת לגמרי. 

ין בתפילין ערב בדרכי משה (סי' רנ"ב אות ד') הקשה להסוברים שאין איסור רק בשחוק וקלות ראש, אבל שאר דברים מותרים, מהא דאיתא בשבת (י"ב ע"א) שיוצא 
אם כן איך יהי' מדכר דכיר.  שבת עם חשיכה, שכיון שאסורין בהיסח הדעת מדכר דכיר, ואם אין איסור רק בשחוק וקלות ראש, אבל אינו צריך לכוון על התפילין,  

 ותירץ דהואיל ואסור להסיח דעתו מהן בקלות ראש, לכן זוכרן תמיד ומסלקן בשבת, והביאו במגן אברהם שם (ס"ק כ"ה).

שכמו ששחוק וקלות ראש אסור בתפלין,    -בשו"ת משיב דבר (להנצי"ב, סי' ז') כתב חידוש גדול ויסודי  
ונראה דלדעת הרא"ש, דכמו דשחוק וקלות :  וז"ל.  כמו כן עצבות, להתעצב על דבר, גם כן אסור בתפילין

ראש מקרי היסח הדעת, ואסור, ה"נ עצבות אסור. ואף על גב דעצבות אין בזה שחוק וקלות ראש, מ"מ 
אסור דכתיב תחת אשר לא עבדת את ה' אליך בשמחה ובטוב לבב וגו', וה"ז כמו קלות ראש, ולא הוציא 

 . הרא"ש אלא שינה ועסק מסחר כו' עכ"ל
 

בכף החיים (סי' כ"ח אות ב') מביא מעשה נורא מהאריז"ל שחכם אחד, מגדולי הדור שלפניו כמה שנים, שהגיעה  
זמנו להעלות נשמתו להעולם יותר עליון, ואז מדקדקין במעשיו יותר, הי' נענש על שהסיח דעתו מן התפילין, 

נלד לבהלה", שאז העמיק מחשבתו   ולא  ניגע לריק,  ונמצא שהסיח דעתו מן בעת אמרו "למען לא  בתפלתו, 
 , ועיין א"ר ריש סי' כ"ח.התפילין

 
 איזהו מקומן מסכת מנחות דף לו עמוד ב  .יג

ז"ל תוס' מו"ק הנ"ל: "ואם אמת הוא דבחוה"מ חייב בתפילין י"ל הואיל ועושין מלאכה בו אין אות, ומימים ימימה    בענין הנחת תפילין בחול המועד:

וראה עוד בתוס' עירובין ריש צו. שהביאו ראיה גם מביצה טו. גבי משלחין   .נמי לא ממעט אלא יום טוב דחלוק משאר ימים" עכ"ל
וכן נוטה הרא"ש בסוגיין ומסיק (סוס"י ט"ז)  .  תפילין דמשמע דמניחין תפילין בחוה"מ, ומסיק דכן עמא דבר

וכן דייק הכס"מ (תפילין ד. י.) שנראה דעת  , דיש שמניחים בלי ברכה והמברך לא הפסיד, וכ"כ המרדכי שמהר"ם היה מברך



5 
 

א (סי' ל"א) אולם הב"י (סי' ל"א) הביא שהרשב"א בתשובה כתב שאין מניחין תפילין בחוה"מ ושכן דעת תוס' והראב"ד, ושכן נוהגין. וראה גם בביאור הגר"  הרמב"ם.
 שדחה כל הראיות מן התלמוד לחיוב הנחתן בחוה"מ.

  

וכתב הכס"מ הנ"ל שהיה מנהג העולם להניח תפילין בחוה"מ עד שבימי רבנן בתראי מצאו בספר הזוהר  
לשיר השירים שמי שמניח תפילין בחוה"מ כמי שקוצץ בנטיעות ונמנעו מלהניחם עוד בחוה"מ. ומאמר  

מי יערב הזוהר הזה הביאו הב"י (סי' ל"א) וסיים: ומאחר שבתלמודא דידן לא נתבאר דין זה בפירוש  
 ליבו לגשת לעבור בקום עשה על דברי רשב"י המפליג כ"כ באיסור הנחתם.

אכן הרמ"א (לא. ב.) פסק שנוהגין להניחם בחוה"מ ולברך, אלא שאין מברכים עליהם בקול רם. ועי"ש  
   ...עוד ראיה מירושלמי וכו'   משנ"ב אות ח'

  
  שמות ספר  –תוספת ברכה   .יד

  

  



6 
 

  
  
  


